## Memoria social y música\*

CORIÚN AHARONIÁN

UNO. Como respuesta a la invasión estadounidense a Playa Girón o Bahía de Cochinos, el compositor e intérprete popular estadounidense Pete Seeger lanza, en pleno Carnegie Hall de Nueva York, la 'Guantanamera" de Josefto Fernández con versos de José Martí.

Este gesto, transformado en símbolo potente, parece más previsible en el área de la música popular que en el de la culta. Sin embargo, el área culta también comparte desde siempre el compromiso con la sociedad de la que surge y en la que debería estar inserta. La propia tradición europea, inventora de la dicotomía entre música culta y popular, conserva ese compromiso permanente. Podemos citar hoy día compositores ya "clásicos" de la segunda mitad del siglo, como el italiano Luigi Nono, o su discípulo alemán Helmut Lachenmann. U otros que se mueven en territorios fronterizos, como Heiner Goebbels, quien en 1984 compone, junto con el "cantautor" Walter Mossmann, una respuesta a los "contras" de Nicaragua financiados por Estados Unidos, en un "Unruhiges Requiem" que cita, como bandera-símbolo de valor internacional, el "A desalambrar' de nuestro Daniel Viglietti, emblemática en muchos lados

En 1973, a la caída de Allende frente a la conjura de los organismos estadounidenses, el compositor estadounidense Gordon Mumma (1935) compone simbólicamente una violenta pieza electroacústica que titula "Wooden pajumas", y que es precedida por decisión de su autor con una breve constancia de la frase pronunciada por Allende en la mañana de su muerte: "De aquí me sacan en piyama de madera". En estos últimos años, aquí cerca, en Buenos Aires, el compositor Gerardo Gandini estrena una ópera de cámara sobre texto de Griselda Gámbaro ("La casa sin sosiego", 1991) que rescata el tema de los desaparecidos y, en 1995, reinstala la discusión sobre el pasado, en pleno Teatro Colón, con su "La ciudad ausente", sobre texto de Ricardo Piglia.

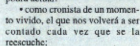
En nuestro país, el papel de los creadores de música ha sido bastante más potente y significativo de lo que -no se sabe hien por qué las habituales reseñas académicas (y las páginas culturales de BRE-CHA) permiten suponer. Escúchense, por ejemplo, "Demasiado poco" de Luis Trochón o "Regreso a la normalidad" de Leo Maslíah, grabadas ambas en 198

DOS. Hay una relación muy estrecha entre memoria y música. En las culturas orales se utilizan parámetros musicales para retener textos en la memoria individual y en la colectiva. Esa fue la vía de trasmisión, a través de los siglos, de los poemas homéricos. de los textos bíblicos, de los cantares de gesta. Este mecanismo denunciado por las culturas orales no cesa a nivel colectivo en las culturas alfabetas, si bien la capacidad de memorizar textos se reduce drásticamente en el individuo, sobre todo en el adulto alfabeto. La memoria de lo musical, aun fragmentaria, actúa como detonante de una memoria más general, y se conserva como símbolo de los hechos asociados con ese recuerdo musical. El fenómeno se hace más complejo en la música con texto, la canción, en la que interactúan la memoria de lo referido al lenguaje de la palabra con la memoria de lo referido al lenguaje de la música, ambos lenguajes basados en la articulación y estructuración de lo sonoro

Los autores de canciones o de música sin texto son, en su momento creativo, reflejo potencial (voluntario o no) de una sociedad a la que esos autores pertenecen (o de cierto sector de dicha sociedad). Si su producto resulta efectivamente un reflejo de lo que el agrupamiento humano siente y piensa, la mera referencia, en la punta de la memoria, a ese producto, alcanzará para desencadenar, en los miembros de la comunidad, el reencuentro dialéctico con la suma de contenidos reflejados.

TRES. Es decir que, en algunos

casos, la música -con texto o no podrá actuar:



· como denunciante de una situación, que nos volverá a ser denunciada - o que descartaremos por superada-:

· como meditación acerca de una circunstancia, que podrá servir de generalización acerca de otras similares, o se mantendrá circunscrita a aquélla particular de

· como portadora de contenidos que no se canalizan por otras vías, o que no logran encontrar otros actores sociales que los vehiculicen, comunicándolos;

· como referencia posible para una circunstancia que se ha querido olvidar o que se ha querido

· como planteo de un proyecto societario -político o no-.

CUATRO. En música culta, gene ralmente menos inmediata en lo cotidiano, y en principio más pasible de ser escuchada como lenguaie abstracto, la intención quedará a veces explicitada por el título, en forma abierta o más o menos críptica. En 1975 Alberto Macadar compone "El grito, el llanto". Tiempo de silencio" de Juan José Iturriberry es compuesta en esc 1975, y su "Fuera de la jaula", en 1983. Carlos da Silveira compone "Piano piano" entre 1978 y 1979, "Mañana mañana" en 1979 y "Tan callando" en 1980. Graciela Paraskevaídis compone "Todavía no" en 1979. En 1979 Carlos Pellegrino compone "Voci silenti".

Leo Masliah compone "Llanto" en 1980. "Lamentos" es compuesta por Ulises Ferretti en 1983, "La danza inmóvil" es compuesta por Fernando Condon en 1984. Yo mismo compongo "Pequeña pieza para gente que superó la angustia" en 1973, "Gran tiempo" en 1974, "Esos silencios" en 1978, "Digo, es un decir" en 1979, "Los cadadías" en 1980, "En el sombrío bosque un canto un pájaro" en 1981, y "Apruebo el sol" y "¿Y ahora?" en 1984. En 1969 había compuesto "Que" y "Una estrella, esta estrella, nuestra estrella".

En otros países, el título es neutro, y el compositor confía en la comunicación de los contenidos sin el relativo apoyo de aquél. Entre nosotros, es aparentemente el caso de las "Tres piezas para piano", 1976, de Héctor Tosar, y de "Un poco insistente", 1977, de Diego Legrand.

CINCO. En música popular, la posibilidad de una interacción con el lenguaje de la palabra dará, durante los tiempos más oscuros, predominio a la canción, con una amplia paleta que irá:

· desde la reflexión acerca de la razón de ser, como "Somos", 1983, de Jorge Bonaldi, o su "Por qué cantamos", 1982, sobre texto de Mario Benedetti;

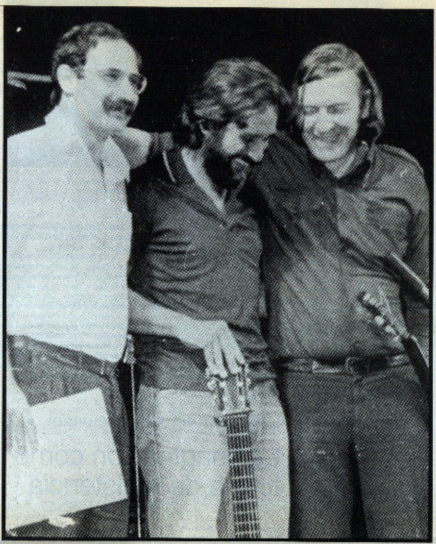
hasta el cuestionamiento de la propia sociedad y de sus actores, como "Siglos", 1980, de Rubén Olivera. En esta línea, vendrán también, además de las ya citadas de Trochón y Maslíah, "Dame un mate", 1984/1985, de Jorge Lazaroff, o "Verás, verás", 1986, de Jorge Bonaldi, o "Despedida del Gran Tuleque", 1987, de Mauricio Rosencof y Jaime Roos, o "No revuelvan el pasado", quizás 1989, de Leo Masliah.

En nuestro país, los escenarios serán muy diversos: el recital en sala teatral' o en local deportivo o en cooperativa de viviendas o en salón parroquial, o la actuación en las contadas vinerías y caféconcerts existentes. Algunos escenarios excéntricos, como los del Carnaval, serán el lugar de desafío a los censores por parte de varias murgas.

Habrá, por supuesto, varias líneas de acción. A veces el acto de resistencia se dará a través de un símbolo casi imposible de censurar. Uno de ellos será la referencia a la patria grande latinoamericana. va establecida como bandera en la década de 1960.3 "Zamba de la toldería", "La oncena" o "El chiriguare" por Los que iban cantando, "En el ingenio" o "El polo salió de España" por el grupo Cantaliso, "Zumba que zumba" por Larbanois y Carrero, "Montilla" por Rumbo, "La maldición de Malinche" por Los Zucará. A veces, como en varios de los antecedentes de los sesenta y de comien-zos de los setenta (como "Qué dirá el Santo Padre" de Violeta Parra grabada por Dino en 1971, a partir de la versión de Viglietti), se aprovechará para extender lo simbólico a la figura del autor, explicitado o mantenido en un relativo anonimato (será el caso de "Ojalá" o "No me pidas" por Contraviento, que continúan la relación con la Nueva Trova Cubana iniciada también por Viglietti). Otro mecanismo, suficiente para que el público

detecte mensajes de heroicidad y

rebeldía, será el reseate de perso-



najes y hechos históricos, vinculados mayormente al Partido Nacional,5 línea que también había sido abierta en los sesenta (por gente como Los Carreteros, y especialmente por Rubén Lena y Víctor Lima, a través de Los Olimareños). Allí, asoman canciones interesantes, pero también chocan intereses más conservadores con las posturas francamente rebeldes.º "Como un jazmín del país", 1974, de Washington y Carlos Benavides, adquirirá una fuerza muy particular, pero también la tendrán otras cantadas por este último, o por Carlos María Fossati, o por el grupo Cimarrones. Y por otro lado, estarán las guiñadas a las abuelas, en los recitales para niños del grupo Canciones para no dormir la siesta, como "Por Martín y porque sí", 1979, de Horacio Buscaglia y Walter Venencio.

SEIS. El contexto represivo provoca una potenciación de las entrelíneas, que músicos y espectadores van estableciendo de a poco en forma cómplice.8 Dialécticamente, tal contexto -con su permanente posibilidad de cárcel y tortura, y aun de muerte- pasa a constituir una permanente exigencia de sutileza para los creadores, que se sumaba a la autoexigencia de calidad que se había ido instalando tácitamente en esos jóvenes. Hubo, lógicamente, gritadores de palabras que arrancaran aplausos, algunos inocentes y otros no tanto, pero eran unos cuantos los que peleaban contra el facilismo y lograban admirables niveles de refinamiento y elaboración. Por otra parte, los jóvenes músicos recurrían a menudo a textos ya escritos por poetas (símbolos ellos mismos, en algunos casos, como Líber Falco o Raúl González Tuñón o Juan Gelman o Javier Heraud o Humberto Megget o Idea Vilariño o Mario Benedetti cuyo nombre será omitido para eludir a los censores-), o al aporte de otros que acompañan la aventura (numerosos nombres entre los que se cuentan Circe Maia, Washington Benavides, Mercedes Rein, Sarandy Cabrera, Roberto Appratto o los coetáneos Víctor Cunha, Agamenón Castrillón y Gustavo Wojciechowski).

SIETE. Es casi imposible, por lo extenso, realizar un inventario de situaciones planteadas por las canciones creadas (y estrenadas y grahadas) en este período. De intentarse, deberán registrarse en dicho inventario situaciones creativas muy disímiles, que reflejen de algún modo las muy variadas formas de resistencia que se iban adoptando. Obviamente, los ejemplos no podrán ser exhaustivos, y será incvitable caer en involuntarias omisiones o en injustos desequilibrios, más involuntarios todavía.

Hay líneas que vienen planteadas desde la década de 1960, y aun desde la de 1950. El observar lo producido y comunicado a partir del pachecato (diciembre de 1967) permite comprobar cómo la represión que se afirma a partir de esa fecha coincide con otra afirmación: la del compromiso de la mayor parte de los músicos populares, que es respondida además con un apovo sin antecedentes, que lleva a un boom de la canción uruguaya.3 Por lo que el régimen deberá ir inventando formas de combate sobre la marcha, hasta llegar a su

punto de histeria y prohibición masiva en 1973. E intentará, infructuosamente, generar una corriente de canción patriotera, con el apoyo complaciente de los medios de comunicación.111 A mitad de camino, estará la relativa tregua de 1971, para permitir las amañadas elecciones que gana el caballo del comisario.

Hay entonces situaciones creativas que vienen de un desarrollo anterior, como por ejemplo:

1. El acompañamiento de los procesos de toma de conciencia política, preanunciándolos a menudo, como buena parte de la pro-ducción de Daniel Viglietti entre 1967 y 1973, como buena parte del repertorio de Los Olimareños en ese mismo período, como varias de las canciones, propias o ajenas, que grabara en ese mismo lapso Alfredo Zitarrosa, como varias de las de José Carbajal, El Sabalero, o de Gastón Ciarlo, Dino.11 Como buena parte de lo grabado por Numa Moraes (y otros jóvenes compañeros suyos de comienzos de los setenta). Y ello sin mencionar lo aportado por los músicos de la generación anterior, como Aníbal Sampayo, Osiris Rodríguez Castillos, Anselmo Grau y Los Carreteros.

2. La propuesta para el accionar, como "Pongamos muchas balas al fusil" de Dino, o "Sólo digo compafieros", de Viglietti, ambas de 1971, o "Es inútil" de Ruben Melogno, grabada por Psiglo en 1973.

3. O la ternura de un arromó en tanto denuncia de lo injusto y vehículo para la esperanza, como "Canción de cuna", 1978, de Fernando Yáñez, o "Canción para dormir y despertar", 1979, de Eduardo Larbanois y Mario Carrero.

Y situaciones creativas nuevas o renovadas, propias -de algún modo-de esa diferente etapa político-militar v sociocultural:

4. El registro de la desolación. como "La rada", 1975, de Ruben Rada, precedida de la terrible "Montevideo blues", 1971, de Dino. Quizás se pueda incluir en esta categoría "Como los desconsolados", 1981. de Eduardo Damauchans.

5. La afirmación generacional, con el enfrentamiento crítico pero solidario de los errores del pasado, como "Papel picado", 1978, de Mauricio Ubal. Y el redescubrimiento cuestionador, como "Primero" de Ubal o "Los otros días" de Rubén Olivera, surgidas ambas a partir de la experiencia del 1 de mayo de 1983.

6. La denuncia del ambiguo juego de la emigración, como "No quiero irme", 1974, de Dino, o "Lejos", 1979, de Fernando Ca brera, "Adiós Miguel", 1980, de Maslfah, o "Los olímpicos", 1981.

7. La persistencia, a pesar de la férrea censura, en la denuncia de la injusticia social, como "La cementadora", 1977 o 1978, o "Agua podrida", 1980, de Leo Maslíah.

8. El desafío al poder opresor12 como "Y aquí no amanece na" 1974, de Carlos Canzani, "La del chiflado Manuel" y "Caramba con estos ecos", 1978, de Ricardo Fontana y Jorge Bonaldi, o "Canción de no apurarse", 1978, de Yahro Sosa y Bonaldi, o "Una guitarra en la noche", 1978, de Mercedes Rein y Jorge Lazaroff, o "Cielo de acá", 1979, de Agamenón Castrillón, Benjamín Medina v Amílcar Rodríguez, o "Son de la hormiguita", 1979, de Washington Benavides y Mario Carrero, o "Guitarra libre, nomás", quizás 1979, de Lucio Muniz y Carlos Gutiérrez, o "Mi canción de amor y desamor", 1981, de Bonaldi, o "Estadio", 1981, de Maslfah y Daniel Magnone, o "En ese momento", 1982, de Trochón, o "Una hermana muy hermosa", 1982, de Cabrera, o la paradigmática "No tengo palabras", 1980, de Trochón,

9. La constancia de la permanencia en el credo político-social, como "Aquello", 1981, de Roos, o "La canción de las cooperativas", del mismo 1981, de Olivera.

La provocación de los mecanismos pensantes, como "Pájaros", 1975/1976, de Hugo Midón y Olivera, o "Duérmete potrillo" e "Imaginate m'hijo", 1978, o "La balada del Pocho Martínez" y "Superman", 1979, o "Cerrajería". 1980, de Maslíah, o "Ley de probabilidades", 1980, de Raúl Castro y Lazaroff.

11. El aliento a la esperanza que se convierte en grito de resistencia, como "Balada de hoy mismo", 1978, de Ubal, o "La canción", 1979, de Fernando Yáñez. o "A redoblar", 1979, de Olivera Ubal, o "Para abrir la noche", 1979, de Ubal, o "La murguita", quizás 1980, de Alfredo Percovich y Washington Luzardo, o "Baile de máscaras", 1980, de Lazaroff, o "Desbordando barrios", 1981, de Cabrera, o "T. & S. (Los héroes de la pantalla)", 1981, de Ubal, u "Hoy sopa hoy", 1982, de Castro y Lazaroff, o "Presentación", 1982, de Jorge Di Pólito, u "Ocho letras", 1983, de Carrero.

12. La función de tábano de la conciencia social, como "Jugando a las escondidas", 1981, de Castro y Lazaroff, o "De generaciones", 1982, de Lazaroff.

13. El testimonio desafiante de la barbarie, como "El ladrón", 1982, de Trochón, o "El ojo" "Faltan gatos", 1984, de Lazaroff, o "Las madres", 1982, y "Visitas", 1986, de Olivera, o "El robo", 1984, de Ubal y Gonzalo Moreira, o "Cualquier día", 1982, y "Confesiones y memorias", 1985, de Daniel Magnone.13

14. La esperanza en la justicia al final de la oscuridad, como "Estás acabado, Joe", 1981, de Cabrera, o "Cuando toque tu espalda", 1981, de Cabrera y Magnone, o "Dequetescapás", 1982, de Ubal, o "Las muertes conjuntas", 1985, de Trochón.

Y tanta cosa que queda en el tintero en este intento de ordenamiento de la memoria.

¿Es poco? ■

Este texto está basado en el que fuera escrito originalmente para el panel."La memoria social: análisis y significa-ción" realizado en Montevideo el 28 de agosto de 1996, dentro del ciclo "Memoria social: la literatura, el teatro, el cine, la música, el arte". Para su revisión, se contó con el valioso aporte de Mauricio Ubal y de Rubén Olivera. Los errores y omisiones que puedan haber sobrevivido, son exclusiva responsabilidad del autor del artículo. Generalmente se trataba de la sala de un

grupo de teatro independiente -fundamentalmente el Teatro Circular, en los peores años -, grupo que, por su misma ondición, también constituía parte de la resistencia cultural. Pero había salas de institutos culturales europeos, como el Teatro del Anglo. El Instituto Goethe fue muy activo y generoso en el terre-no de la música culta, y el Instituto Italiano tuvo una discreta presencia en ese mismo terreno (a pesar de sus aparentes vínculos, desde cieno o mento, con la logia P2). La Alianza Francesa tuvo una extrafla ambreiieendo un ciclo cu nador en su teatro (en manos de un equipo joven y emprendedor) por varios años, pero generando, durante la dirección artística de Bernard Bistes extratto personaje cuyo vinculo con los "servicios especiales" resta por corroborar-, un segundo espacio físico, pequeño y en penumbras, con aire de café-concert, que manejaba personal mente, La Alianza Uruguay-Estados Unidos, por supuesto, jugaha a favor de la dictadura.

La Nueva Milonga o Araca la Cana o Los Diablos Vendes, o hien las más nuevas La Bohemia o La Soberana hasta su prohibición, y, posteriormen-te, La Reina de La Teja y Falta y Resto, y hasta la Antimurga BCG. El desafio se da también en otras agrapaciones carnavalescas, como los paredistas Las -rápidamente proscritos en 1974- o Los Sandros.

Las difusas referencias de países her manos despertaban una emocionada adhesión. "Fue una válvula importan te para decir cosas y cubrirse con es asunto de autorías lejands", dice Mauricio Ubal.

Esta canción venezolana dice -miro usted qué casualidad "Cante, cante compañero/no tenga temor de naide". Los míticos guerreros rebeldes de la

tradición blanca adquirirán un signifi-cado más amplio.

En algunos casos los servicios de inte-ligencia usarán señuelos, o darán órdenes aparentemente contradictorias dio de este tema puede resultar especialmente interesante -y confuso, claro está -. Alcance recordar que la pionera Amalia de la Vega aceptó co-laborar con la dictadura, que Tabaré laborar con la dictadura, que Tabaré Etcheverry cantó para el "Año de la Orientalidad", y que nunca se aclaró si existía o no un vínculo de Jorge do Prado, del grupo Pareceres, con los ervicios de inteligencia.

Habrá varias jugadas arriesgadas in-ventadas desde el sello Sondor por Enrique Abal Oliú y Julián Murguía, alias Martín Ardúa. Uno de los discos de 1975 -pleno "Año de la Orien-talidad" de la dictadura - se llamará La gesta de Aparicio. En algún osado espectáculo en el Teatro del Notariado (Viva Saravia), vinculado con el secilsonista, colaborarán las diapositivas de Diego Abal y hasta la voz de Alberto Can

También existen equivocos, y los músicos van aprendiendo a superarlos. Cocata Robén Olivera que cuando se cantó por primera vez "A redoblar" en el Teatro Circular, una muchacha se acercó a felicitarlos por haber hecho referencia a las armas retiradas. De alli en adelante hubo que prestar más arención a la articulación al decir "porque el corazón no quiere/entonar más re-tirodas". La ambigüedad en "entonar más retiradas" podía ser interesante, pero no era el caso allí, al menos para us creadores.

En vano se huscará el reflejo de esto en la "gran prensa" de esos tiempos. Cuotradictoriamente, habrá, si, alguna documentación en las páginas culturales de los diarios del periodo que se inicia en 1977 (especialmente en El Pais). Y también en tres libros: Aquí se canta de Juan Capagorry y Elbio Rodríguez Barilari (Arca, 1980), Canto popular uruguayo de Aquiles Pabregat y Antonio Dabezies (El Juglar, Buenos Aires, 1983) y Música popular uruguaya 1973-1982 de Car-los Martins (CLAFII & Bánda Oriental, Montevideo, 1986). En los tres casos se deberán sortear inevitables errores y omisiones. Existe también un libro nédito de Leonardo Croatto, que sería hora de publicar.

 Los manotones patrioteros serán más explícitos en 1975, bautizado como "Año de la Orientalidad"

11. Entre los grupos roqueros de esa época hay material hastante más contestata-tio de lo que comúnmente se supone. Dino graba con Montevideo Blues su 'Milonga de pelo largo" en 1971 Sindykato graba "Don Martín" de Juan Des Crescenzio en 1972, y "Vuelve a tu país" de Buhy Paolillo en 1974. Psiglo graba en 1973 "Piensa y lucha", creación colectiva, y "Gente sin camiso", de Luis Cesio.

El desaffo se da también de otras formas. En 1975, Washington Carrasco graba y edita un vinilo (Antología del canto popular, Sondor, 44,028) en el que, con aire inocente, recorre los au tores prohibidos - y algunos prohibibles pero todavía no prohibidos - La vida en disquerias de este volumen resulta, naturalmente, corta. naturalmente, corta.

13. O, desde el exilio, "Canción para ar-

1973, de Viglietti, o "Angeli-1981, de José Carbajal, El

